


‘We zijn
vervreemd
van de natuur

en van onze
eigen natuur’

* Traumadeskundige Hilde Bolt

TEKST BIANCA BARTELS FOTOGRAFIE VIOLAINE CHAPALLAZ
STYLING TILLY HAZENBERG VISAGIE CHRISTEL MAN




Hilde Bolt, van oorsprong opgeleid tot
psychotherapeut, is fraumadeskundige.
Gaandeweg kwam ze erachter dat het
lichaam zelf meer te vertellen had dan
de cliént in woorden kon uitdrukken.
Ze richtte de Body Oriented Learning
Academy op, gebaseerd op lichaams-
gericht werken en natuurlijk herstel bij
stress en burnout.

Als kind gingen volwassenen van nature het gesprek met
haar aan: mensen vertrouwden haar hun verhalen toe. Ook
had Hilde al vanaf jonge leeftijd contact met de zielenwereld,
met overledenen, al wist ze niet goed wat ze daarmee aan
moest. In haar tienerjaren leerde ze van een paranormale
vrouw om te gaan met alle emoties die ze voelde, die van
zichzelf én van de mensen om haar heen, en verdiepte ze
zich in boeddhisme, filosofie en sjamanisme. Terwijl Hilde
zich tijdens haar studie psychologie ontwikkelde als een
duizendpoot, draaide haar hoofd overuren. De focus op
het lichaam, wat inmiddels de kern vormt van haar werk,
had ze toen allerminst. Hilde: “De relatie met mijn lichaam
was heel slecht. Ik worstelde met eetproblemen en was heel
veel ziek. Achteraf gezien snap ik het wel, ik kon alle in-
drukken en emoties die ik ervoer niet verteren. Ziek zijn
was telkens een herstelmoment waar mijn lichaam om
vroeg. Niet dat ik dat toen als zodanig herkende. Ik vond
het alleen maar lastig.”

Wat maakte dat je contact ging maken
met je lichaam?

“Ik was 29 en tot mijn grote frustratie scheen iedereen

om me heen kinderen te krijgen, behalve ik. Toen ik een
miskraam kreeg was ik woest. Er kwam een gevoel van
diep onder uit mijn buik omhoog dat riep dat ik naar de
Himalaya wilde, zonder dat ik precies wist waarom. Toen
ik in Nepal met mijn toenmalige man een trekking deed,
sliepen we in een dorpje bij de heilige Kali Gandaki-rivier.

26 | happinez

Daar kreeg ik een droom over twee angstaanjagende
vrouwen, een moeder en een dochter die aanvoelden als
mijn archetypische oermoeder en -zuster. Ze hadden lange
scherpe tanden met bloedresten, hun borsten puilden boven
hun bustiers uit en ze representeerden alles waar ik niets
mee te maken wilde hebben. De oudste vrouw zei: Tk weet
dat je ergens enorm naar verlangt, maar zolang je mij niet
in jezelf erkent, zal dit verlangen niet worden vervuld.” Ik
werd badend in het zweet wakker en hoorde de volgende
dag dat op die plek vaker mensen boodschappen krijgen
van Kali. Zij is de godin van tijd, vruchtbaarheid, de cyclus
van de natuur, vernietiging en de dood. Ik ben toen naar
die rivier gegaan en heb daar een ritueeltje gedaan waarbij
ik vroeg of mijn schaduwkant zich wilde laten zien. Ik schreef
op een briefje wat ik allemaal wilde loslaten, maakte een
vuurtje en verbrandde het briefje. Ik gooide stenen in het
water en voelde hierbij allerlei emoties voorbij komen. Ik
was boos, verdrietig, gefrustreerd en diep vanuit mijn buik
gekweld als een wild dier met oerpijn. Maar ik was ook blij,
uitzinnig, woest op het leven, onmachtig en krachtig tege-
lijkertijd. Na afloop bleef ik uitgeput zitten en ik wist dat
ik snel zwanger zou worden. Wat ook zo was.”

Het klinkt ook als een soort initiatie.

“Ja mijn initiatie als vrouw. Ik had me heel lang geidenti-
ficeerd met mijn vader, maar ik ben nu eenmaal een vrouw,
en tijdens de droom en het ritueel ervoer ik de connectie
met mijn vrouwelijke lichaam. Vanaf dat moment voelde ik
ook dat ik nooit meer niet verbonden kon zijn met mezelf.
Ik wilde schoon schip maken met patronen die niet goed
waren voor mezelf. Dat werd versterkt doordat ik tijdens
mijn zwangerschap een auto-immuunziekte ontwikkelde
en tijdens de bevalling een nierbekkenontsteking kreeg.

Ik werd door het leven gedwongen om heel goed voor mezelf
te leren zorgen. Ik moest opnieuw leren eten: ik had extreme
voedselallergieén gekregen waardoor ik bijna een keer ge-
stikt ben. Ik moest tiberhaupt ontdekken wat goed voor me
was en wat niet. Het eerste jaar na de bevalling kon ik
daardoor niet werken. Het was een grote transformatie
waarbij ik alles wat niet klopte onder ogen moest zien en
leerde te breken met al mijn disfunctionele patronen. De
grote reset van mijn leven.”



HILDE BOLT (1970) is expert in lichaam,

trauma, stress & burn-out.

"We denken
oI ontspanning
aan Netflixen,
terwil je zo
juist veel nieuwe

prikkels

binnenkrijgt’

dat voor mijzelf de psychotherapie geen antwoorden

Ze is een van de oprichters van de Body
Oriented Learning Academy en auteur van:
* Get your guts - je instinct als Kompas

(2016)

* Waar gaat het nu écht over? - Natuurli jk
herstel bij stress & burm-out (2019)
* Guts in tijden van corona em erna (2021)

Je werkte in die tijd als psychotherapeut
met mensen met ernstige trauma’s. Wat
nam je in je werk mee van deze ervaringen?
“Ik had ontdekt dat bij deze cliénten de gesprekstechnieken
uit de psychotherapie meestal niet werkten. Deze mensen
wilden of konden niet praten en reageerden soms bijna als
dieren in het nauw. Ik moest op intuitie uitvinden hoe ik
contact kreeg met personen die zo veel pijn ervoeren en ik
merkte dat hun lichaam meer vertelde dan ze met woorden
konden uitdrukken. Wanneer iemand in gedachten bij-
voorbeeld terugging naar mishandelingen van vroeger
waarbij de handen waren vastgebonden, dan kwamen de
striemen van het touw weer terug in de huid om hun polsen.
Het lichaam vertelt meer dan je denkt. Dat fenomeen wekte
mijn interesse. In het jaar van mijn eigen reset merkte ik ook

had op hoe ik moest omgaan met een lichaam, laat
staan met mijn zieke lichaam. Daarom ben ik voor
mezelf - en daarmee voor mijn cliénten - verder
gaan zoeken in onder meer dans- en bewegings-
expressie, theater en systemisch werk. Ik kwam in
contact met een bijzondere hapto-therapeute die
me inwijdde in de wereld van non-verbale com-
municatie, ze legde de link met de dierenwereld,
zorgde dat ik mijn remmingen losliet en nieuwe
deuren opende. Daarnaast kwam ik in aanraking
met geneeswijzen vanuit andere culturen, waaronder Maori-
healing, het Sjamanisme, het Boeddhisme, Keltische tradities
en plantmedicijnen. Door de combinatie van uiteenlopende
disciplines uit verschillende culturen, merkte ik het her-
stellen via de fysieke weg - door contact te maken met het
lichaam, dat te leren verstaan en daar goed naar te luisteren
- sneller ging dan wanneer ik alleen met mensen in gesprek
ging. Ik keek steeds meer buiten het boekje van de psycho-
therapie en maakte kennis met het werk van onder andere
Gabor Maté, Peter Levine en Franz Ruppert. Hun benade-
ringen verdiepten mijn kennis op zo'n manier dat ik op een
gegeven moment de registraties als GZ-psycholoog en psy-
chotherapeut heb moeten laten verlopen. Hierdoor kon ik
de verschillende werelden en perspectieven op gezondheid
en heling bij elkaar brengen.”

happinez | 27



THUIS
OEFENEN

In gesprek met je lichaam

Deze oefening kan helpen om het contact en de
dialoog met je lichaam op gang te brengen. Neem
een moment voor jezelf op een fijne plek en zet twee
stoelen in de ruimte tegenover elkaar. Pak en pen en
papier om dingen op te kunnen schrijven. De stoel
waar je op zit staat voor je mind, de andere stoel
staat voor je lichaam.

* Sluit je ogen en kijk eens met je innerlijke oog
vanuit de stoel van je mind naar je lichaam.

* Hoe laat het lichaam zich zien?

* Welke gedachtes, meningen en overtuigingen
heb je over je lichaam?

Opschrijven.

* Welke gevoelens komen er omhoog terwijl je
kijkt naar je lichaam?

Opschrijven.

Dan ga je heel bewust op de plek van je lichaam
zitten en open je jezelf voor deze nieuwe informatie.
* Welke houding wil het lichaam aannemen?
* Hoe is het met het lichaam?
* Wat neem je waar aan fysieke sensaties

(bv. adem, spierspanning, aan- of afwezigheid).
Opschrijven.
* Hoe kijkt het lichaam naar jou, als mens met

al je worstelingen?
Opschrijven.
* Wat heeft je lichaam van jou nodig?
Opschrijven.
* Wat voor boodschap(pen) heeft je lichaam voor jou?
Opschrijven.

Wissel weer van stoel zodat je weer in de stoel van

je mind zit.

* Hoe is het nu met je, nu je lichaam heeft gesproken?

* Wat is er anders?

* Wat heeft het met je gedaan wat je lichaam heeft
gezegd?

Opschrijven.

Bedank je lichaam voor het gesprek.

28 | happinez

Je hebt uiteindelijk Body Oriented Learning
ontwikkeld. Wat houdt dat in?

“We zijn vervreemd van de natuur en van onze eigen natuur.
We willen niet weten dat we sterfelijk zijn en rennen veelal
door totdat we ziek worden of er iets anders ernstigs gebeurt.
Ik ben teruggegaan naar de basis, de natuur. Ons lichaam is
onze meest directe connectie daarmee, maar deze connectie
is verstoord geraakt door de manier waarop we leven. Het
zenuwstelsel is vaak ontregeld en geeft steeds ‘valse signalen’
af. Nederland is een van de veiligste landen en tegelijkertijd
zijn er zoveel mensen die zich onveilig voelen of die stress-,
angst- of andere psychische en/of onbegrepen lichamelijke
klachten hebben. Dan hebben we het over disfunctionele
stress. Mijn werk gaat over hoe je via je lichaam basisveilig-
heid kunt leren ervaren en dat je gaat snappen hoe je lichaam
werkt en praat. Dan gaan je zenuwstelsel, het stress-systeem
én je gut-feeling voor je werken.

Het is leerzaam om te kijken hoe dieren dat doen. Leeuwen
slapen zo’n twintig uur per dag. Hun actie, hun overlevings-
instinct, gaat alleen aan als ze honger hebben, als ze zich
willen voortplanten of als ze onveilig zijn. Tulku Lobsang
Rinpoche, mijn Tibetaanse leraar, vertelt altijd dat mensen
in het westen niet meer weten wat ontspanning is en dat wij
dat vaak verwarren met luiheid. We denken bij ontspanning
bijvoorbeeld aan Netflixen, terwijl je zo juist veel nieuwe
prikkels binnenkrijgt. We koppelen ontspanning te vaak
aan iets doen, aan activatie en inspanning, terwijl we niet
leren ons lichaam in het moment te volgen. We besteden te
weinig tijd aan herstellen, tot rust komen en integratie. Je
hoeft niet per se stil te liggen op de bank, maar ontspanning
gaat ook over werkelijk aanwezig zijn, over flow, over met
aandacht één ding doen en helemaal in het moment zijn.
Dieren kunnen ook goed in het moment zijn. Maar het gaat
er niet alleen om dat je op tijd stil staat om te voorkomen dat
je bijvoorbeeld overspannen raakt. Het is ook belangrijk
dat je je emoties constructief kunt uiten, dat kun je leren
door je eigen lichaamstaal te gaan begrijpen en de bewe-
gingen van je lichaam te volgen, zodat gestagneerde bewe-
gingen vanuit het verleden kunnen worden afgemaakt.”

Emoties uiten, zijn we het niet meer gewend?
“De natuurlijke expressie is in onze cultuur aardig de kop
ingedrukt ja. Er zijn maar weinig volwassenen die schudde-
buikend over de grond rollen van het lachen, die constructief
boos worden, huilen vanuit hun buik of durven geluid te
maken tijdens een vrijpartij. Ik werk altijd vanuit de natuurlijke >



‘Leer je lichaam
fe verstaan en
kijk wat het nodig
neell, clke’dag
QONISEY

oA

RO |
AR




expressie en beweging. Als ik opgefokt ben, helpt mediteren
mij bijvoorbeeld niet om rustig te worden. Dan vind ik het
fijn om te springen en te schudden zoals een hond dat ook
doet. Het is belangrijk dat je je innerlijke beweging leert
volgen en veel meer op je eigen natuur ingetuned raakt.
Dan kan je lichaam op een speelse en natuurlijke manier
ontladen. We maken soms zo’n gedoe van emoties, terwijl
het een stuk makkelijker wordt als je gewoon je tranen laat
stromen. Je hoeft en kunt niet altijd begrijpen waar deze
vandaan komen, zeker niet wanneer het gaat over herinne-
ringen van voor het derde levensjaar. Je beweegt, je laat
het stromen en dan merk je dat er innerlijke ruimte in het
lichaam en in de mind ontstaat.”

Hoe pak je dat concreet aan?

“Je kunt thuis heel klein beginnen, bijvoorbeeld door met
de hand op te schrijven hoe je je verhoudt tot je lichaam.
Als je lichaam met je kon praten, hoe vindt het dan dat jij
met je leven omgaat? Of heel praktisch: adem altijd voordat
je je tanden poetst vijf keer diep in en uit en voel heel bewust
je adem door je lichaam stromen. Daarna drink je een glas
warm water en je voelt wat dat met je lichaam doet. Hier

is geen algemeen plan voor, want iedereen heeft een eigen
gebruiksaanwijzing. Let bijvoorbeeld eens op wat het met
jéu doet als je een kop koffie drinkt of als je iets eet. Wat
voor effect heeft dat? Door je dat bewust af te vragen tune
je in op jezelf.

Probeer ook uit wat je nodig hebt bij je emoties. Boosheid
wil naar buiten, en dit ontlaad niet volledig door medite-
ren, dan implodeer je. Ik help mensen om bijvoorbeeld te
gaan schudden, springen of een vuurademhaling te doen.
Vaak begint iemand dan na een poosje te trillen en daarna
volgt er vaak verdriet en verdere ontlading van het lichaam.
Bij een ander helpt het om heel hard op techno-muziek te
dansen en te stampen en geluid te maken.

Iemand die zich kwetsbaar voelt, wil zichzelf misschien
inbakeren met een dekentje. Het hoeft ook niet altijd zo
serieus. Ik heb veel theater gedaan en een theaterdocent zei
eens: als je verdriet hebt, maak er dan even een heel drama
van. Dus ik zet dan enorm treurige, dramatische muziek
op en dan laat ik mijn leven voor een paar minuten even
een drama zijn en adem en beweeg ik mezelf daar doorheen.

30 | happinez

Ik kon alle
iNndrukken en
emoties die ik

ervoer niet

verferen, Ziek zijn
was een herstel-
nmoment waar
mMijn lichaam
om vroeg'’

Als je jezelf dat toestaat, merk je dat het verdriet op een
gegeven moment vanzelf klaar is. Je rondt een innerlijke
beweging als het ware af. Terwijl: als je je emoties als een
bal onder water probeert te duwen, deze juist steeds terug
naar boven blijven komen.

Wanneer je je erg geraakt voelt in het kind in jezelf, kun je
een kussentje op schoot nemen en dan stel je je voor dat dit
het kind in jou is. Wanneer je vervolgens zachtjes heen en
weer wiegt, kom je uit de identificatie van de pijn, dan ben
jij de volwassene die het gewonde kind omarmt. Dat gebeurt
alleen al door die houding aan te nemen.

Door dit soort oefeningen, zeker gecombineerd met muziek,
kunnen er pareltjes ontstaan en je merkt dat de verlichting
veel sneller komt dan met alleen praten. Leer je lichaam dus
te verstaan en kijk wat het nodig heeft, elke dag opnieuw,
en dat helpt je hele welzijn.



We zijn blij met waarschuwingslichtjes in onze auto, maar
signalen van ons lichaam vinden we lastig. Zo jammer,
want het is juist enorm handig als je leert te luisteren naar
wat je lichaam je vertelt. Sommige mensen denken dat
lichaamsgerichte therapie zweverig is, maar gedachten
zijn veel zweveriger en ons lichaam is het meest concrete
en tastbare dat we hebben.”

Je hebt een paar keer de dood in de ogen
gekeken en de kwetsbaarheid van het
leven gevoeld. Naast hoogteziekte, een
intense bevalling en een auto-immuunziekte
had je vijf jaar geleden een hersenkneuzing
en vier jaar geleden kreeg je een virus in je
pancreas. Hoe beinvioedt dit jou?

“Uit het Tibetaanse boeddhisme heb ik geleerd dat de dood
het enige zekere is in het leven. Eigenlijk vormt de mensheid
een lotgenotengroep van sterfelijken. Als we ons dit meer
zouden realiseren, zouden we anders met elkaar omgaan.
Wanneer je ziet dat het leven eindig is, is dat juist een poort
naar het leven. Want dan wil je geen tijd verspillen. Sinds
mijn ervaring bij de Kali Gandaki-rivier heb ik heel bewuste
keuzes gemaakt. Als ik nu dood zou gaan, dan heb ik nergens
spijt van. Ik heb er een aversie tegen wanneer mensen
benadrukken dat heftige zaken als ziektes zulke mooie en
leerzame processen zijn. Dit voelt voor mij als een spirituele
bypass. Achteraf kun je er veel van leren, dat is de keuze die
we hebben als mens, maar ik vond het indertijd bijzonder
rauw, wreed en pijnlijk. Achteraf heb ik wel gekeken waar
de ziekte vandaan komt, ook op een spiritueel level, dat gaf
veel helderheid, maar ik geloof niet dat je alles zelf als het
ware veroorzaakt, laat staan hier schuldig aan bent. Er be-
staat ook nog zoiets als pech.

‘De dood is de meest compassievolle leraar, want of je

nu arm bent of rijk, hij zal je altijd ontvangen’, zegt mijn
boeddhistische leraar. Sterfelijkheid heeft me geleerd om
zuiniger met het leven om te gaan en meer te kijken naar
wat echt van waarde is. Dat zijn kleine dingen zoals een
praatje maken met iemand in de bus. Of dat als iemand
zucht, ik vraag hoe het gaat, of bemoedigend glimlach. Er
is zo veel eenzaamheid. Het grootste lijden ontstaat wanneer
we alleen zijn in de pijn. Als je connectie hebt met anderen

kun je pijn veel beter aan. Soms is het een kleine moeite om
de connectie even te maken. Als iedereen dat af en toe zou
doen, wordt de wereld echt een stukje mooier.” W

THUIS
OEFENEN

Basisveiligheid

Deze oefening helpt om je lichaam in een staat van
basisveiligheid te krijgen.

Kijk of je op een plek kunt zitten waar je je prettig
voelt en kies een muziekje uit wat je een gevoel geeft
van flow. De afspeellijst ‘Internal movement’ van
hildeaj op Spotify kan daarbij helpen.

Ga dan met een rechte rug iets voorop je stoel
zitten, voeten stevig op de grond en met ontspannen
schouders. Zet de muziek aan en laat de muziek
binnenkomen in je lichaam en observeer wat de
muziek met je doet. Laat de muziek eerst helemaal
door je heengaan.

Kijk dan of je vanuit je onderrug heel zacht een
beweging van links naar rechts kunt starten, met
een ontspannen hoofd op je romp. Alsof je een
waterplantje bent wat zich door het water laat
bewegen, heel langzaam in een flow. Neem de tijd
om je lichaam langzaam te laten wiegen en neem

je adem mee in de beweging.

Wanneer de muziek zachter wordt vertraag je lang-
zaam de beweging tot je in een ontspannen midden
terecht komt.

Neem de tijd om je ogen weer open te doen en je
weer in de ruimte waarin je bent te oriénteren.
Schrijf eventueel op wat je hebt ervaren om de
ervaring te integreren.

happinez | 31



