
 24 | happinez



INTERVIEW

TEKST BIANCA BARTELS  FOTOGRAFIE VIOLAINE CHAPALLAZ 
STYLING TILLY HAZENBERG  VISAGIE CHRISTEL MAN

‘We zijn 
vervreemd 

van de natuur 
en van onze 

eigen natuur’
• Traumadeskundige Hilde Bolt

happinez | 25



Hilde Bolt, van oorsprong opgeleid tot 
psychotherapeut, is traumadeskundige. 
Gaandeweg kwam ze erachter dat het 
lichaam zelf meer te vertellen had dan 
de cliënt in woorden kon uitdrukken.  
Ze richtte de Body Oriented Learning 
Academy op, gebaseerd op lichaams-
gericht werken en natuurlijk herstel bij 
stress en burnout. 

Als kind gingen volwassenen van nature het gesprek met 
haar aan: mensen vertrouwden haar hun verhalen toe. Ook 
had Hilde al vanaf jonge leeftijd contact met de zielenwereld, 
met overledenen, al wist ze niet goed wat ze daarmee aan 
moest. In haar tienerjaren leerde ze van een paranormale 
vrouw om te gaan met alle emoties die ze voelde, die van 
zichzelf én van de mensen om haar heen, en verdiepte ze 
zich in boeddhisme, filosofie en sjamanisme. Terwijl Hilde 
zich tijdens haar studie psychologie ontwikkelde als een 
duizendpoot, draaide haar hoofd overuren. De focus op  
het lichaam, wat inmiddels de kern vormt van haar werk, 
had ze toen allerminst. Hilde: “De relatie met mijn lichaam 
was heel slecht. Ik worstelde met eetproblemen en was heel 
veel ziek. Achteraf gezien snap ik het wel, ik kon alle in-
drukken en emoties die ik ervoer niet verteren. Ziek zijn 
was telkens een herstelmoment waar mijn lichaam om 
vroeg. Niet dat ik dat toen als zodanig herkende. Ik vond 
het alleen maar lastig.”

Wat maakte dat je contact ging maken  
met je lichaam?
“Ik was 29 en tot mijn grote frustratie scheen iedereen  
om me heen kinderen te krijgen, behalve ik. Toen ik een 
miskraam kreeg was ik woest. Er kwam een gevoel van 
diep onder uit mijn buik omhoog dat riep dat ik naar de 
Himalaya wilde, zonder dat ik precies wist waarom. Toen 
ik in Nepal met mijn toenmalige man een trekking deed, 
sliepen we in een dorpje bij de heilige Kali Gandaki-rivier. 

Daar kreeg ik een droom over twee angstaanjagende  
vrouwen, een moeder en een dochter die aanvoelden als 
mijn archetypische oermoeder en -zuster. Ze hadden lange 
scherpe tanden met bloedresten, hun borsten puilden boven 
hun bustiers uit en ze representeerden alles waar ik niets 
mee te maken wilde hebben. De oudste vrouw zei: ‘Ik weet 
dat je ergens enorm naar verlangt, maar zolang je mij niet 
in jezelf erkent, zal dit verlangen niet worden vervuld.’ Ik 
werd badend in het zweet wakker en hoorde de volgende 
dag dat op die plek vaker mensen boodschappen krijgen 
van Kali. Zij is de godin van tijd, vruchtbaarheid, de cyclus 
van de natuur, vernietiging en de dood. Ik ben toen naar 
die rivier gegaan en heb daar een ritueeltje gedaan waarbij 
ik vroeg of mijn schaduwkant zich wilde laten zien. Ik schreef 
op een briefje wat ik allemaal wilde loslaten, maakte een 
vuurtje en verbrandde het briefje. Ik gooide stenen in het 
water en voelde hierbij allerlei emoties voorbij komen. Ik 
was boos, verdrietig, gefrustreerd en diep vanuit mijn buik 
gekweld als een wild dier met oerpijn. Maar ik was ook blij, 
uitzinnig, woest op het leven, onmachtig en krachtig tege-
lijkertijd. Na afloop bleef ik uitgeput zitten en ik wist dat  
ik snel zwanger zou worden. Wat ook zo was.”

Het klinkt ook als een soort initiatie.
“Ja mijn initiatie als vrouw. Ik had me heel lang geïdenti
ficeerd met mijn vader, maar ik ben nu eenmaal een vrouw, 
en tijdens de droom en het ritueel ervoer ik de connectie 
met mijn vrouwelijke lichaam. Vanaf dat moment voelde ik 
ook dat ik nooit meer níet verbonden kon zijn met mezelf. 
Ik wilde schoon schip maken met patronen die niet goed 
waren voor mezelf. Dat werd versterkt doordat ik tijdens 
mijn zwangerschap een auto-immuunziekte ontwikkelde 
en tijdens de bevalling een nierbekkenontsteking kreeg.  
Ik werd door het leven gedwongen om heel goed voor mezelf 
te leren zorgen. Ik moest opnieuw leren eten: ik had extreme 
voedselallergieën gekregen waardoor ik bijna een keer ge-
stikt ben. Ik moest überhaupt ontdekken wat goed voor me 
was en wat niet. Het eerste jaar na de bevalling kon ik 
daardoor niet werken. Het was een grote transformatie 
waarbij ik alles wat niet klopte onder ogen moest zien en 
leerde te breken met al mijn disfunctionele patronen. De 
grote reset van mijn leven.”

 26 | happinez



>

Je werkte in die tijd als psychotherapeut 
met mensen met ernstige trauma’s. Wat 
nam je in je werk mee van deze ervaringen?
“Ik had ontdekt dat bij deze cliënten de gesprekstechnieken 
uit de psychotherapie meestal niet werkten. Deze mensen 
wilden of konden niet praten en reageerden soms bijna als 
dieren in het nauw. Ik moest op intuïtie uitvinden hoe ik 
contact kreeg met personen die zo veel pijn ervoeren en ik 
merkte dat hun lichaam meer vertelde dan ze met woorden 
konden uitdrukken. Wanneer iemand in gedachten bij-
voorbeeld terugging naar mishandelingen van vroeger 
waarbij de handen waren vastgebonden, dan kwamen de 
striemen van het touw weer terug in de huid om hun polsen. 
Het lichaam vertelt meer dan je denkt. Dat fenomeen wekte 
mijn interesse. In het jaar van mijn eigen reset merkte ik ook 

dat voor mijzelf de psychotherapie geen antwoorden 
had op hoe ik moest omgaan met een lichaam, laat 
staan met mijn zieke lichaam. Daarom ben ik voor 
mezelf - en daarmee voor mijn cliënten - verder 
gaan zoeken in onder meer dans- en bewegings
expressie, theater en systemisch werk. Ik kwam in 
contact met een bijzondere hapto-therapeute die 
me inwijdde in de wereld van non-verbale com-
municatie, ze legde de link met de dierenwereld, 
zorgde dat ik mijn remmingen losliet en nieuwe 
deuren opende. Daarnaast kwam ik in aanraking 

met geneeswijzen vanuit andere culturen, waaronder Maori-
healing, het Sjamanisme, het Boeddhisme, Keltische tradities 
en plantmedicijnen. Door de combinatie van uiteenlopende 
disciplines uit verschillende culturen, merkte ik het her-
stellen via de fysieke weg - door contact te maken met het 
lichaam, dat te leren verstaan en daar goed naar te luisteren 
- sneller ging dan wanneer ik alleen met mensen in gesprek 
ging. Ik keek steeds meer buiten het boekje van de psycho-
therapie en maakte kennis met het werk van onder andere 
Gabor Maté, Peter Levine en Franz Ruppert. Hun benade-
ringen verdiepten mijn kennis op zo’n manier dat ik op een 
gegeven moment de registraties als GZ-psycholoog en psy-
chotherapeut heb moeten laten verlopen. Hierdoor kon ik 
de verschillende werelden en perspectieven op gezondheid 
en heling bij elkaar brengen.”

‘We denken  
bij ontspanning 
aan Netflixen,  

terwijl je zo 
juist veel nieuwe 

prikkels 
binnenkrijgt’

HILDE BOLT (1970) is expert in lichaam, 
trauma, stress & burn-out.

Ze is een van de oprichters van de Body 
Oriented Learning Academy en auteur van: 
• �Get your guts - je instinct als Kompas 
(2016) 

• �Waar gaat het nu écht over? - Natuurlijk 
herstel bij stress & burn-out (2019)

• Guts in tijden van corona en erna (2021)

happinez | 27



Je hebt uiteindelijk Body Oriented Learning 
ontwikkeld. Wat houdt dat in?
“We zijn vervreemd van de natuur en van onze eigen natuur. 
We willen niet weten dat we sterfelijk zijn en rennen veelal 
door totdat we ziek worden of er iets anders ernstigs gebeurt. 
Ik ben teruggegaan naar de basis, de natuur. Ons lichaam is 
onze meest directe connectie daarmee, maar deze connectie 
is verstoord geraakt door de manier waarop we leven. Het 
zenuwstelsel is vaak ontregeld en geeft steeds ‘valse signalen’ 
af. Nederland is een van de veiligste landen en tegelijkertijd 
zijn er zoveel mensen die zich onveilig voelen of die stress-, 
angst- of andere psychische en/of onbegrepen lichamelijke 
klachten hebben. Dan hebben we het over disfunctionele 
stress. Mijn werk gaat over hoe je via je lichaam basisveilig-
heid kunt leren ervaren en dat je gaat snappen hoe je lichaam 
werkt en praat. Dan gaan je zenuwstelsel, het stress-systeem 
én je gut-feeling voor je werken. 
Het is leerzaam om te kijken hoe dieren dat doen. Leeuwen 
slapen zo’n twintig uur per dag. Hun actie, hun overlevings-
instinct, gaat alleen aan als ze honger hebben, als ze zich 
willen voortplanten of als ze onveilig zijn. Tulku Lobsang 
Rinpoche, mijn Tibetaanse leraar, vertelt altijd dat mensen 
in het westen niet meer weten wat ontspanning is en dat wij 
dat vaak verwarren met luiheid. We denken bij ontspanning 
bijvoorbeeld aan Netflixen, terwijl je zo juist veel nieuwe 
prikkels binnenkrijgt. We koppelen ontspanning te vaak 
aan iets doen, aan activatie en inspanning, terwijl we niet 
leren ons lichaam in het moment te volgen. We besteden te 
weinig tijd aan herstellen, tot rust komen en integratie. Je 
hoeft niet per se stil te liggen op de bank, maar ontspanning 
gaat ook over werkelijk aanwezig zijn, over flow, over met 
aandacht één ding doen en helemaal in het moment zijn. 
Dieren kunnen ook goed in het moment zijn. Maar het gaat 
er niet alleen om dat je op tijd stil staat om te voorkomen dat 
je bijvoorbeeld overspannen raakt. Het is ook belangrijk 
dat je je emoties constructief kunt uiten, dat kun je leren 
door je eigen lichaamstaal te gaan begrijpen en de bewe-
gingen van je lichaam te volgen, zodat gestagneerde bewe-
gingen vanuit het verleden kunnen worden afgemaakt.”

Emoties uiten, zijn we het niet meer gewend?
“De natuurlijke expressie is in onze cultuur aardig de kop 
ingedrukt ja. Er zijn maar weinig volwassenen die schudde-
buikend over de grond rollen van het lachen, die constructief 
boos worden, huilen vanuit hun buik of durven geluid te 
maken tijdens een vrijpartij. Ik werk altijd vanuit de natuurlijke 

In gesprek met je lichaam
Deze oefening kan helpen om het contact en de  
dialoog met je lichaam op gang te brengen. Neem 
een moment voor jezelf op een fijne plek en zet twee 
stoelen in de ruimte tegenover elkaar. Pak en pen en 
papier om dingen op te kunnen schrijven. De stoel 
waar je op zit staat voor je mind, de andere stoel 
staat voor je lichaam.  

• �Sluit je ogen en kijk eens met je innerlijke oog 
vanuit de stoel van je mind naar je lichaam.

• �Hoe laat het lichaam zich zien? 
• �Welke gedachtes, meningen en overtuigingen  

heb je over je lichaam?
Opschrijven.
• �Welke gevoelens komen er omhoog terwijl je  

kijkt naar je lichaam?
Opschrijven.

Dan ga je heel bewust op de plek van je lichaam  
zitten en open je jezelf voor deze nieuwe informatie.
• �Welke houding wil het lichaam aannemen?
• �Hoe is het met het lichaam?
• �Wat neem je waar aan fysieke sensaties  

(bv. adem, spierspanning, aan- of afwezigheid).
Opschrijven.
• �Hoe kijkt het lichaam naar jou, als mens met  

al je worstelingen?
Opschrijven.
• �Wat heeft je lichaam van jou nodig? 
Opschrijven.
• �Wat voor boodschap(pen) heeft je lichaam voor jou? 
Opschrijven.

Wissel weer van stoel zodat je weer in de stoel van  
je mind zit.
• �Hoe is het nu met je, nu je lichaam heeft gesproken?
• �Wat is er anders?
• �Wat heeft het met je gedaan wat je lichaam heeft 

gezegd?
Opschrijven.

Bedank je lichaam voor het gesprek.

THUIS 
OEFENEN

> M
.M

.V
. S

T
O

R
IE

S.
C

O
M

 (B
LO

U
S

E)
, S

H
O

P
-B

Y
-B

A
R

.N
L 

(B
R

O
E

K
) E

N
 IN

ST
A

G
R

A
M

.C
O

M
/T

H
E

ST
Y

LO
G

R
A

P
H

E
R

V
IN

TA
G

E 
(K

E
T

T
IN

G
)

 28 | happinez



‘Leer je lichaam 
te verstaan en 

kijk wat het nodig 
heeft, elke dag 

opnieuw’ 

M
.M

.V
. S

T
O

R
IE

S.
C

O
M

 (B
LO

U
S

E)
, S

H
O

P
-B

Y
-B

A
R

.N
L 

(B
R

O
E

K
) E

N
 IN

ST
A

G
R

A
M

.C
O

M
/T

H
E

ST
Y

LO
G

R
A

P
H

E
R

V
IN

TA
G

E 
(K

E
T

T
IN

G
)

happinez | 29



expressie en beweging. Als ik opgefokt ben, helpt mediteren 
mij bijvoorbeeld niet om rustig te worden. Dan vind ik het 
fijn om te springen en te schudden zoals een hond dat ook 
doet. Het is belangrijk dat je je innerlijke beweging leert 
volgen en veel meer op je eigen natuur ingetuned raakt. 
Dan kan je lichaam op een speelse en natuurlijke manier 
ontladen. We maken soms zo’n gedoe van emoties, terwijl 
het een stuk makkelijker wordt als je gewoon je tranen laat 
stromen. Je hoeft en kunt niet altijd begrijpen waar deze 
vandaan komen, zeker niet wanneer het gaat over herinne-
ringen van voor het derde levensjaar. Je beweegt, je laat  
het stromen en dan merk je dat er innerlijke ruimte in het 
lichaam en in de mind ontstaat.”

Hoe pak je dat concreet aan?
“Je kunt thuis heel klein beginnen, bijvoorbeeld door met 
de hand op te schrijven hoe je je verhoudt tot je lichaam. 
Als je lichaam met je kon praten, hoe vindt het dan dat jij 
met je leven omgaat? Of heel praktisch: adem altijd voordat 
je je tanden poetst vijf keer diep in en uit en voel heel bewust 
je adem door je lichaam stromen. Daarna drink je een glas 
warm water en je voelt wat dat met je lichaam doet. Hier  
is geen algemeen plan voor, want iedereen heeft een eigen 
gebruiksaanwijzing. Let bijvoorbeeld eens op wat het met 
jóu doet als je een kop koffie drinkt of als je iets eet. Wat 
voor effect heeft dat? Door je dat bewust af te vragen tune 
je in op jezelf. 
Probeer ook uit wat je nodig hebt bij je emoties. Boosheid 
wil naar buiten, en dit ontlaad niet volledig door medite-
ren, dan implodeer je. Ik help mensen om bijvoorbeeld te 
gaan schudden, springen of een vuurademhaling te doen. 
Vaak begint iemand dan na een poosje te trillen en daarna 
volgt er vaak verdriet en verdere ontlading van het lichaam. 
Bij een ander helpt het om heel hard op techno-muziek te 
dansen en te stampen en geluid te maken. 
Iemand die zich kwetsbaar voelt, wil zichzelf misschien  
inbakeren met een dekentje. Het hoeft ook niet altijd zo  
serieus. Ik heb veel theater gedaan en een theaterdocent zei 
eens: als je verdriet hebt, maak er dan even een heel drama 
van. Dus ik zet dan enorm treurige, dramatische muziek 
op en dan laat ik mijn leven voor een paar minuten even 
een drama zijn en adem en beweeg ik mezelf daar doorheen. 

Als je jezelf dat toestaat, merk je dat het verdriet op een  
gegeven moment vanzelf klaar is. Je rondt een innerlijke 
beweging als het ware af. Terwijl: als je je emoties als een 
bal onder water probeert te duwen, deze juist steeds terug 
naar boven blijven komen. 
Wanneer je je erg geraakt voelt in het kind in jezelf, kun je 
een kussentje op schoot nemen en dan stel je je voor dat dit 
het kind in jou is. Wanneer je vervolgens zachtjes heen en 
weer wiegt, kom je uit de identificatie van de pijn, dan ben 
jij de volwassene die het gewonde kind omarmt. Dat gebeurt 
alleen al door die houding aan te nemen. 
Door dit soort oefeningen, zeker gecombineerd met muziek, 
kunnen er pareltjes ontstaan en je merkt dat de verlichting 
veel sneller komt dan met alleen praten. Leer je lichaam dus 
te verstaan en kijk wat het nodig heeft, elke dag opnieuw, 
en dat helpt je hele welzijn. 

‘Ik kon alle 
indrukken en 
emoties die ik 

ervoer niet 
verteren. Ziek zijn 
was een herstel-
moment waar 
mijn lichaam 

om vroeg’

 30 | happinez



kun je pijn veel beter aan. Soms is het een kleine moeite om 
de connectie even te maken. Als iedereen dat af en toe zou 
doen, wordt de wereld echt een stukje mooier.”  

Basisveiligheid
Deze oefening helpt om je lichaam in een staat van 
basisveiligheid te krijgen.

Kijk of je op een plek kunt zitten waar je je prettig 
voelt en kies een muziekje uit wat je een gevoel geeft 
van flow. De afspeellijst ‘Internal movement’ van 
hildeaj op Spotify kan daarbij helpen.

Ga dan met een rechte rug iets voorop je stoel  
zitten, voeten stevig op de grond en met ontspannen 
schouders. Zet de muziek aan en laat de muziek  
binnenkomen in je lichaam en observeer wat de  
muziek met je doet. Laat de muziek eerst helemaal 
door je heengaan.
Kijk dan of je vanuit je onderrug heel zacht een  
beweging van links naar rechts kunt starten, met 
een ontspannen hoofd op je romp. Alsof je een  
waterplantje bent wat zich door het water laat  
bewegen, heel langzaam in een flow. Neem de tijd 
om je lichaam langzaam te laten wiegen en neem  
je adem mee in de beweging.
Wanneer de muziek zachter wordt vertraag je lang-
zaam de beweging tot je in een ontspannen midden 
terecht komt.
Neem de tijd om je ogen weer open te doen en je 
weer in de ruimte waarin je bent te oriënteren. 
Schrijf eventueel op wat je hebt ervaren om de  
ervaring te integreren.

We zijn blij met waarschuwingslichtjes in onze auto, maar 
signalen van ons lichaam vinden we lastig. Zo jammer, 
want het is juist enorm handig als je leert te luisteren naar 
wat je lichaam je vertelt. Sommige mensen denken dat  
lichaamsgerichte therapie zweverig is, maar gedachten  
zijn veel zweveriger en ons lichaam is het meest concrete  
en tastbare dat we hebben.”

Je hebt een paar keer de dood in de ogen 
gekeken en de kwetsbaarheid van het  
leven gevoeld. Naast hoogteziekte, een  
intense bevalling en een auto-immuunziekte 
had je vijf jaar geleden een hersenkneuzing 
en vier jaar geleden kreeg je een virus in je 
pancreas. Hoe beïnvloedt dit jou?
“Uit het Tibetaanse boeddhisme heb ik geleerd dat de dood 
het enige zekere is in het leven. Eigenlijk vormt de mensheid 
een lotgenotengroep van sterfelijken. Als we ons dit meer 
zouden realiseren, zouden we anders met elkaar omgaan. 
Wanneer je ziet dat het leven eindig is, is dat juist een poort 
naar het leven. Want dan wil je geen tijd verspillen. Sinds 
mijn ervaring bij de Kali Gandaki-rivier heb ik heel bewuste 
keuzes gemaakt. Als ik nu dood zou gaan, dan heb ik nergens 
spijt van. Ik heb er een aversie tegen wanneer mensen  
benadrukken dat heftige zaken als ziektes zulke mooie en 
leerzame processen zijn. Dit voelt voor mij als een spirituele 
bypass. Achteraf kun je er veel van leren, dat is de keuze die 
we hebben als mens, maar ik vond het indertijd bijzonder 
rauw, wreed en pijnlijk.  Achteraf heb ik wel gekeken waar 
de ziekte vandaan komt, ook op een spiritueel level, dat gaf 
veel helderheid, maar ik geloof niet dat je alles zelf als het 
ware veroorzaakt, laat staan hier schuldig aan bent. Er be-
staat ook nog zoiets als pech.  
‘De dood is de meest compassievolle leraar, want of je  
nu arm bent of rijk, hij zal je altijd ontvangen’, zegt mijn 
boeddhistische leraar. Sterfelijkheid heeft me geleerd om 
zuiniger met het leven om te gaan en meer te kijken naar 
wat echt van waarde is. Dat zijn kleine dingen zoals een 
praatje maken met iemand in de bus. Of dat als iemand 
zucht, ik vraag hoe het gaat, of bemoedigend glimlach. Er 
is zo veel eenzaamheid. Het grootste lijden ontstaat wanneer 
we alleen zijn in de pijn. Als je connectie hebt met anderen 

THUIS 
OEFENEN

happinez | 31


